
1 

 

2026 年 1 月 4日 

 

マタイ福音書 7:13-27 

イエスの教えへの誤解 

 

山口 希生 

 

１．序論 

 みなさま、おはようございます。今日が 2026 年の最初の説教となりますが、この箇所を

今年の初めの説教として与えられたことは、何か象徴的なといいますか、大変大きな意味

があることであるように思います。この箇所はキリスト教の核心的な部分に係ることだか

らです。 

 マタイ福音書を読み進めていくと、「おや？」とか、「これはいったいどういう意味なの

か？」と思わされるところがいくつも出てくるのですが、今日の箇所などまさに典型的な

ところです。なぜ「おや？」と思うのかといえば、それはイエスの教えが私たちの普段考

えているキリスト教とは違うことを言っているように思えるからです。胸がざわざわする

というか、落ち着かない気持ちになってくるのです。たとえばその一つは、「招待される者

は多いが、選ばれる者は少ないのです」という、マタイ 22 章 14 節にあるイエスの言葉で

す。「少ない」というのがキーワードになっています。「いのちの道を見出す者は少ない」

とか、「選ばれる者は少ない」と聞くと、「ああ、救われる人って少ないんだな」となんだ

がガクッとしてしまいますよね。特に日本のように、キリスト教人口が全人口の１％未満

の国で、伝道の難しさが身に染みているような国では、いくらキリスト教を熱心に伝えよ

うとも、大した成果が上げられないのではないか、という絶望的な気持ちになってしまう

かもしれません。しかし、それは日本という特殊なケースの話で、世界では救わる人は少

ないどころか、大変多いという現実があります。世界の総人口の約三割がクリスチャンと

言われていますが、今の人口を 80 億人とすると、少なくとも 20 億人以上の人がクリスチ

ャンだということになりますし、国によっては３割どころか５割にも上る国もあります。

こんなに多くの人が救われているのなら、とても少ないなんていえないじゃないか、と思

えてくるのです。日本だって、今でこそクリスチャンの数は少ないですが、これから数百

年後になれば状況は全く変わっているかもしれません。仏教だって、初めはなかなか日本

に定着しませんでしたが、鎌倉仏教という一種の覚醒時代を経て、広く庶民にも根付きま

した。同じことがキリスト教で起きる可能性は十分にあるのです。 

 ただ、今日の箇所はキリスト教人口が日本の人口の１％なのか世界の人口の 30％なの

か、というような数字の話ではなく、むしろその 30％、世界の 20 億人ものクリスチャン

がみんな本当に救われているのか、自称クリスチャンであれば、あるいは洗礼さえ受けれ

ば、本当にみんな救われているのだろうか、という疑問を抱かせてしまうのです。よく、



2 

 

文化的クリスチャンという言葉があります。日本人でも、自分は神も信じないし無宗教だ

と思っている人も、自分の家が代々仏教の檀家であると、「私は仏教徒です」と答えてしま

うように、伝統的にキリスト教国と呼ばれる国の人々は、教会には年一回ぐらいしかず、

聖書も全然読まないような人でも「私はクリスチャンです」という人が結構たくさんいま

す。こういうケースも、本当に「救われている」と言えるのでしょうか。あるいは、確か

に信仰心は篤いのですが、「自分は信じている、救われている」という気持ちばかり強く

て、他人に対しては全然親切ではない、それどころか信仰を持っていない人を「救われて

ない人」というぐあいに蔑むような人は、なんとなくクリスチャンらしくないといいます

か、そんな人ばかりが天国にいるとすれば天国ってあまり楽しそうではないな、生きづら

そうだな、などと思ってしまうかもしれません。何が言いたいかと言えば、「自分はクリス

チャンだ」という自覚があれば、本当に誰でも救われているといえるのだろうか、という

疑問が生じてしまうのです。たしかに、しばしば言われるような「信じる者は誰でも救わ

れる」という言葉を聞けば、性格的に難があったり、あまり実践面で熱心とはいえないよ

うな人でも、信じさえすればみな救われているということになるのかもしれません。しか

し、マタイ福音書を読んでいると、そういう見方が本当に正しいのか、疑問を抱かせるよ

うな箇所が少なからず出てきます。さきほどの「招待される者は多いが、選ばれる者は少

ないのです」というイエスの言葉もまさにそうです。これはイエスのたとえ話に出てくる

言葉で、とある王さまが出てくる話ですが、この王は明らかに神を指しています。この王

は立派な名士たちを王の宴会に招きますが、彼らはその宴会に来ようとはしません。そこ

で、おおよそその宴会にはふさわしくない人たちを通りで見つけては、彼らを宴会に招待

します。こうした人々はラッキーにも王様に招かれて王宮で御馳走にありつけそうだと喜

んで、いそいそと出かけていきます。ここまでは、何のたとえなのか分かりますよね。今

日でも、社会で立派な人たちだとされている人がキリスト教に冷淡だったり無関心だった

りするのに対し、社会から見下されているような人たちが喜んで福音に応答する、という

ようなことがしばしばあります。このイエスのたとえも、そのことを示しているように思

えます。そういう人たちは、招きに応じさえすればみんな救われるのだ、と。しかし、な

んとこうして招待された多くの人たちは、いざ宴会場に入ろうとしたときにふさわしい装

いをしていないということで入場を拒否されてしまうのです。ただでごちそうにありつけ

ると思ってやってきたのに、目の前でニンジンをぶら下げられて追い返されるという、非

常に残念な結果になってしまいました。ここでの「ふさわしい装い」というのはクリスチ

ャンにふさわしい行動、行いを指していると思われます。信じているといっても、ふさわ

しい行い、良い行いをしない者は結局は神の国に入れないということを教えているような

のです。マタイが言う「広い道」を通る人というのも、これはキリスト教を信じないで世

の中の価値観に流されていく人ということではなく、むしろ自分はクリスチャンだと思い

ながらも世の中の価値観に流され、クリスチャンらしく生きない人なのではないか、と考

えられるということです。しかし、そのような結論は「信じれば、ただ信じるだけで救わ



3 

 

れる」という多くの人がキリスト教に抱くイメージと衝突してしまうのです。「行いがなく

ても、信じるだけで救われるのがキリスト教でしょう？行いがないからといって、神の国

から除外するなんて、おかしいじゃないか」という反論がありそうですよね。行いによっ

て救われるのなら、ほかの宗教と何も変わらないじゃないか、キリスト教のすばらしさ、

これはキリスト教だけでなく浄土真宗もですが、そのすばらしさは「行いによる救い」で

はなく「信仰による救い」を説いていることだ、とこのように考える人がとても多いとい

うことです。 

 しかし、行いがなくても信じるだけで救われるなどとは、イエスは一言も言ってはいま

せん。では誰が言っているのかといえば、パウロです。パウロ書簡には、人が義とされる

のは律法の行いによるのではなく、信仰によるのだ、という教えが繰り返しでてきます。

そしてそこから「信仰義認」、平たく言えば「信じるだけで救われる」という教えが生ま

れ、それこそがキリスト教の本質だと見なされるようになったのです。ただ、このような

教えはよくよく慎重に考えなければなりません。いくらパウロが言ったことであろうと、

それがイエスの教えと矛盾するのであれば、そこに価値はありません。私たちを救うのは

パウロではなくイエスだからです。パウロが本当は何を言おうとしたのかを説明するのは

今回の箇所の目的ではありませんが、それではなぜパウロの話をしたのかといえば、おそ

らく今日の箇所はこのパウロの教えを意識している箇所だろうと思われるからです。こう

いうと驚かれるかもしれません。パウロがイエスを信じるようになるのは、イエスが十字

架で死なれて昇天した後であり、この山上の説教を語っている時点ではパウロはイエスの

ことを知りもしなかったはずだからです。パウロが活躍する前の時期に、イエスがパウロ

の教えを意識して何かを語るはずがないだろう、ということです。ただ、注意してほしい

のは、確かにイエスの活動の時期はパウロの活動時期の前ですが、このマタイ福音書が書

かれたのは、パウロが活躍した時代よりもずっと後のことだということです。マタイ福音

書の執筆記事は紀元 80 年代だとされていますが、パウロ書簡が書かれたのは紀元 50 年代

だと言われています。マタイ福音書は、パウロ書簡よりも 30年、あるいは 40 年も後に書

かれた福音書なのです。ということは、マタイ福音書を読んだり聞いたりした人たちは、

パウロの教えについてかなり知っていた可能性が高いのです。説教者は聴衆のことをいつ

も考えます。自分が何を考えているかだけでなく、相手が何を考えているのかを意識しな

ければ、意味のあるコミュニケーションが成り立たないからです。マタイも、マタイ福音

書を書いているときに、自分が記しているイエスの教えが聴衆や読者にどのように受け止

められるのかを強く意識していたはずです。そして特にマタイは、パウロの教えを曲解し

て「行いがなくても信じればよい」などと考える信徒に対して非常に大きな危惧を抱いて

いたものと思われます。これはマタイ福音書におけるイエスの教えを慎重に読んでいけば

分かることですが、今日の箇所はまさにその典型です。マタイは、イエスの教えの中でも

行いの重要性を強調する教えに特に注目し、それらを集めて一つにまとめ、この箇所で非

常に明確な形で提示しているということです。この点に注意しながら、今日のテクストを



4 

 

読んで参りましょう。 

 

２．本論 

 では、13節からです。ここでは「いのちに至る道」と「滅びに至る道」という、二つの

道が示されています。いのちに至る道は狭く、滅びに至る道は広いと言われています。こ

のイメージは、クリスチャンには当惑させるものかもしれません。なぜなら、キリスト教

神学では「狭い道」とは行いで救われようという厳しい道で、ユダヤ教的なものだと考え

られてきたからです。ユダヤ人は自らの行いで救われようという厳しい道、険しい道を進

もうとしてきたけれど、イエス・キリストはそのような狭すぎる道ではなく、もっと「広

い道」、誰でもできる道を切り開いたというのです。すなわちイエスは人類の身代わりとし

て死ぬことで、良い行いはなくてもイエスを信じるだけで救われるという、もっと広い道

を作ってくださったということです。しかしイエスは、救いに至る道は決してそのような

安易なものではない、とくぎを刺します。では、いのちに至る狭い道とはどんなものなの

か、ということをイエスはさらに示していきます。 

 イエスはまず、預言者たちについて語ります。預言者の良し悪しを判断する基準とし

て、イエスは「実」で判断しなさい、と言います。では預言者の「実」とは何でしょう

か？預言者ですから、預言ができることや、エリヤやモーセのように奇跡を行うことでし

ょうか。そう考える人に冷や水を浴びせるのが次のところです。22 節と 23 節にはこうあ

ります。 

 

その日には、大ぜいの者がわたしに言うでしょう。『主よ、主よ。私たちはあなたの名に

よって預言し、あなたの名によって悪霊を追い出し、あなたの名によって奇蹟をたくさん

行ったではありませんか。』しかし、その時、わたしは彼らにこう宣告します。『わたしは

あなたがたを全然知らない。不法をなす者ども。わたしから離れて行け』 

 

これはかなり厳しいことばですよね。主イエスの名によって預言したり奇跡を行った人た

ちですら救われないというのはいったいどういうことなのか、イエス様、いくら何でも厳

しすぎませんか？という気がしてきます。しかし、このイエスの言葉を記したマタイは、

おそらく彼の生きていた時代の教会のことを思い描いてこの言葉を記したのだと思いま

す。パウロ書簡からもわかるように、原始キリスト教、つまりイエスが昇天してから数十

年間、パウロが活躍していた時代は教会の歴史にとって例外的な時代でした。というの

も、イエス様やパウロのような特別な人たちだけでなく、一般の信徒たちの間にも聖霊が

力強く働き、彼らも預言をしたり奇跡を行うことができた時代だったということです。パ

ウロは第一コリント書簡の 12章 10 節で次のように記しています。 

 

ある人には奇蹟を行う力、ある人には預言、ある人には霊を見分ける力、ある人には異



5 

 

言、ある人には異言を解き明かす力が与えられています。 

 

このように、コリント教会の一般の信徒たちは奇跡を行ったり預言をすることができたの

です。彼らは、嫌な言い方をすればいわゆる「平信徒」で、特別な役職についている人た

ちではありませんでした。では、彼らは奇跡を行うくらいだから人格的にもモーセのよう

に高潔な人たちだったかといえば、コリント書簡を読めば分かるように、全然そんなこと

はありませんでした。コリント教会では、問題のある行動をする人が驚くべき奇跡を行う

というような、そういう特殊な状態だったのです。パウロは「正しくない者は神の国を相

続できない」とはっきり語っています。主イエスの聖名によって奇跡を行う力があれば、

日ごろの行いがいくらだらしなくても救われるとか、そういうことは決してないというこ

とです。マタイ福音書の今日の箇所も、このような初代教会の状況を反映しているものと

思われます。奇跡を行う能力があれば救いは間違いないというような誤解を解くために、

マタイはこの厳しいイエスの教えをここに書き記したのだと思われます。 

 また、21節には次のような主イエスの言葉があります。 

 

わたしに向かって、『主よ、主よ』と呼ぶ者がみな天の御国に入るのではなく、天におられ

るわたしの父の御心を行う者が入るのです。 

 

これも厳しい言葉ですよね。イエスに向かって主よ、主よ、と呼ぶ人はクリスチャンしか

いないわけですが、そのように主を求める人でも御国に入れない人がいるというのは衝撃

的です。自分の行いに自信がある、私は神のみむねを行っていると自信をもって言い切れ

るクリスチャンはそんなに多くないと思うので、このイエスの言葉も私たちを不安にさせ

ます。しかし、この言葉もある種のパウロ主義に対する誤解を解くためだとも考えられま

す。なぜならパウロは旧約聖書のヨエル書を引用して「主の御名を呼び求める者は、だれ

でも救われる」（ロマ 10:10）と言っているからです。このパウロの言葉を拡大解釈して、

「主の御名さえ呼べば、誰でも救われる、行いとかクリスチャンらしい生き方とかは必要

ない」という風に考える人がおそらくマタイの時代にいたのでしょう。なぜそういえるか

といえば、それから二千年経った今でもそのように考える人がいるからです。マタイは、

イエスの言葉としてそのような誤解、ある種のパウロ主義に反対し、口先だけではだめ

だ、信仰には行動が伴わなければならないということを強調したかったのでしょう。 

 このマタイの言わんとするところは、イエスの山上の説教の最後のたとえに端的に示さ

れています。それは岩の上に家を建てた人と、砂の上に家を建てた人のたとえです。イエ

スの話を聞くだけで行わない人は、自分が持っていると信じている信仰をたやすく失うだ

ろうと説教者マタイは警告しているのです。そのような「信仰」は砂の上に建てた家のよ

うなもので、困難が来ると簡単に壊れてしまうというのです。 

 ここで誤解しないでいただきたいのですが、「行いが大事だ」、「行いが必要だ」という



6 

 

場合の行いとは、一切罪を犯さないこと、完璧な行いのことという意味ではないというこ

とです。行いが必要ないという人のしばしば使うロジックは、神様の求めるのは中途半端

な行いではなく、完璧な行いだけれども、それは不可能なのだ。だから救いと行いとは無

関係なのだ、というものです。しかし、一切の過ちを犯さない人など誰もいないというこ

とは、誰よりも神様ご自身がご存じです。神様は人類と何千年も付き合ってこられたの

で、そんなことが人間には不可能であることをご存じです。神様が求めているのは、私た

ちの力の及ぶ限り努力することです。それだけです。その行いがどんなに不完全でまずい

ものだったとしても、神様はそんな私たちを支えてくれます。あなたは自分の子どもや教

え子が何かを一所懸命やろうとしているときに、その努力が完ぺきではないからと言って

見捨てるでしょうか？そんなことはないはずです。むしろ精いっぱい手助けするでしょ

う。もし見捨てるとすれば、「私はやりやります。頑張ります！」と口では言いながら、何

もしようとしない人、自分では指一本動かさないような子どもや教え子であれば、あなた

も助ける気をなくすでしょう。神様も、この点では人間の親や指導者とそれほど大きく変

わらないのです。「みことばを実行する人になりなさい。自分を欺いて、ただ聞くだけの者

であってはいけません」（ヤコ 1:22）というヤコブの教えは本当に真実なのです。 

 

３．結論 

 まとめになります。今日は山上の垂訓の最後の教えを学びました。そこで言われている

ことのポイントは、「聞くだけでなく実行しなさい」ということでした。山上の説教には

様々な教えがあり、チャレンジを与えるものも少なくないですが、それらの教えをただ聞

いて、「イエス様ってすごい、素晴らしい教えだ！」とただ感心するのではなく、実際に自

分の手足や頭を動かして実行しなさいということです。日本の伝統的な教えで中国から伝

わった儒教には「知行合一」というものがあります。本当に知る、理解するためには行動

が必要だということです。イエスの教えの本当の意味は、こうして私や誰かの説教を聞い

ているだけではだめです。それを実践して初めてその意味が分かる、そのすごさが分かる

のです。私も今年の年初に何か新しいことをやろうと思って将棋入門の本を買いました

が、その本がそんなに素晴らしても、私がその本を読んで実際に練習やけいこをしないこ

とにはその本は単なる宝の持ち腐れです。ないのと同じです。ですから私たちも聖書を読

んだり聞いたりするだけでなく、それを実践しましょう。ただ、気を付けたいのは実践す

ると言ってもイエスの意図をちゃんと理解しないでしゃにむにそれを行おうとしてはいけ

ないということです。「右のほほを叩かれたら左のほほを向けなさい」という教えに込めら

れたイエスの意図を理解せずに、ただそのまま実践しようとすればかえってもっとひどい

ことになります。まずイエスの意図をきちんと理解して、そのうえで実行すべきなので

す。ですから聖書を学ぶことはとてもとても大事です。しっかり学び、そのうえで実行す

る、今年もそのように歩みたいと願うものです。お祈りします。 

 



7 

 

天におられますわれらの父よ、そのお名前を賛美します。主の年 2026 年が始まりまし

た。ことしもみことばを聞き、それを正しく理解し、そのうえで実行できるように私たち

を導いてください。われらの平和の主イエス・キリストの聖名によって祈ります。アーメ

ン 


